
 

XXVIIème  

Journée Monde Iranien 

 

Vendredi 27 mars 2026 | 10h-18h | Auditorium de l’Inalco 

Entrée libre dans la limite des places disponibles 

 

Inalco 

65, rue des Grands Moulins 
75013 Paris 
Métro 14 ou RER C 
Arrêt Bibliothèque François Mitterrand 
www.inalco.fr 

Organisation et contact 

Matteo De Chiara 
matteo.dechiara@inalco.fr 

Davide Scarfagna 
davide.scarfagna@inalco.fr 

 

  



XXVIIème Journée Monde Iranien 27 mars 2026 

PROGRAMME 

9h30 Accueil café 

9h45 Ouverture de la journée par Denis Hermann, directeur du CeRMI 

Séance 1 Modération : Justine Landau (USN-Paris 3/CeRMI) 

10h00 Florence Jullien (CNRS/CeRMI) 
 Entre méfiance et fascination : figures féminines en milieu monastique syriaque 

10h40 Eva Zahiri (CNRS/CeRMI) 
 Le rôle des savantes religieuses dans le renouveau de la pensée juridique en Iran, 

à la lumière de l’œuvre de Sedigheh Vasmaghi 

11h20 Pause café 

Séance 2 Modération : Sandra Aube-Lorrain (CNRS/CeRMI) 

11h50 Sepideh Parsapajouh (CNRS/CéSor) 
 Croire en l’absence et faire monde : une anthropologie de l’attente messianique 

12h30 Simon Berger (INaLCO/CeRMI) 
 Nouveau retour sur le titre ilkhan, sa signification et son origine : les sources en 

persan, l’historiographie officielle et les débuts de l’Empire mongol 

13h10 Pause déjeuner 

Séance 3 Modération : Davide Scarfagna (Inalco/CeRMI) 

14h30 Maryam Nurzaee (CNRS/CeRMI) 
 Afro-Baloch Lullabies: Songs That Resist Modernity 

15h10 Laurent Alibert (Université Paul-Valéry-Montpellier 3/Inalco) 
 La langue ossète au-delà de la tradition orale : un aperçu de la poésie et de la 

prose ossètes des XIXème et XXème siècle 

15h50 Pause café 

Séance 4 Modération : Maria Szuppe (CNRS/CeRMI) 

16h20 Murad Suleymanov (INaLCO/CeRMI) 
 Le terme tat entre histoire, linguistique et identités 

17h00 Camille Rhoné-Quer (Université d’Aix-Marseille/IREMAM) 
 Kashan au 10e siècle : quelle histoire environnementale ? 

17h40 Cocktail de clôture  



XXVIIème Journée Monde Iranien 27 mars 2026 

INTERVENANTS ET RESUMÉS 

 

Laurent ALIBERT (Université Paul-Valéry-Montpellier 3/INaLCO), La langue ossète au-delà de la 
tradition orale : un aperçu de la poésie et de la prose ossètes des XIXème et XXème siècle 

La langue ossète est connue pour la place particulière qu’elle occupe au sein des langues 
indo-européennes et plus spécifiquement des langues iraniennes. Elle a pour cela été l’ob-
jet de nombreuses études depuis la grammaire de A. Sjögren (1844) au XIXème siècle et 
elle continue aujourd’hui d’intéresser de nombreux chercheurs. L’autre raison pour la-
quelle on s’intéresse à la langue ossète est généralement le fait qu’elle est le véhicule d’un 
patrimoine oral très riche, notamment les légendes nartes que les Alains, ancêtres linguis-
tiques des Ossètes ont propagé dans le Caucase et dont Dumézil a fait l’une des pierres 
angulaires de sa théorie de la trifonctionalité indo-européenne. La littérature ossète est 
pour sa part bien moins étudiée. Longtemps peuple de tradition orale, les Ossètes ont 
commencé à produire une littérature dans le courant du XIXème siècle. En dehors de la 
figure centrale de Kosta Khetagurov (Khetægkaty Kosta), poète auteur du recueil fonda-
teur Iron Fændyr (La Lyre ossète), peintre, ethnographe et publicistka jouant un rôle central 
dans l’identité ossète, les écrivains ossètes sont généralement inconnus en dehors de l’es-
pace ossétophone. Cette communication visera à réparer ce manque et faire découvrir 
cette tradition écrite récente, en présentant quelques-unes des figures majeures de la poé-
sie et de la prose ossètes des XIXe et XXe siècles. Je proposerai notamment quelques 
traductions poétiques commentées tout en esquissant un certain nombre des spécificités 
thématiques et stylistiques de cette littérature. 

 

Simon BERGER (INaLCO/CeRMI), Nouveau retour sur le titre ilkhan, sa signification et son origine : 
les sources en persan, l’historiographie officielle et les débuts de l’Empire mongol 

Le titre ilkhan, porté par les souverains mongols d’Iran, a fait couler beaucoup d’encre, 
sans qu’il ait été jusque-là possible de déterminer avec satisfaction ni son sens, ni les rai-
sons de son utilisation. Je me propose ici d’apporter la solution, en abordant sa toute 
première attestation en contexte mongol – pourtant jusqu’alors passée inaperçue – dans 
l’al-Avāmir al-‘alā’īya fī’l-umūr al-‘alā’īya d’Ibn Bībī. Ce qui en découle concerne la structure 
même de l’Empire mongol, ses origines et leur traitement dans les sources impériales of-
ficielles, notamment celles rédigées en persan. 

 

Florence JULLIEN (CNRS/CeRMI), Entre méfiance et fascination : figures féminines en milieu monas-
tique syriaque 

Les rares données de la documentation syriaque sur les figures du monachisme et de l’as-
cétisme féminins en Mésopotamie et en Perse à l’époque tardo-antique comportent bien 
des stéréotypes. Ils sont le fruit d’une mentalité d’écrivains exclusivement masculins le 
plus souvent médiateurs des pesanteurs des règles du jeu social. Ainsi peut-on s’interroger 
sur les motivations présidant aux quelques récits qui nous sont restés : dans quelle mesure 
sont-ils fiables ? Quel message délivrent-ils au-delà des traits rhétoriques et des formula-
tions culturelles ? En filigrane d’un discours convenu, on peut cependant repérer l’émer-
gence de figures d’autorité influentes sur des communautés tant féminines que masculines, 
voire sur des laïcs, spécialement à partir du VIe siècle où le discours hagiographique tend 
à se départir de canevas prototypaux. 

 



Maryam NURZAEE (CNRS/CeRMI), Afro-Baloch Lullabies: Songs That Resist Modernity 

This study explores the cultural, linguistic, and social significance of lullabies within the 
Afro-Baloch community—a historically marginalized group of African descent integrated 
into the cultural fabric of coastal Balochistan. Afro-Baloch lullabies, transmitted orally 
through generations, serve not only as soothing songs for infants but also as vital carriers 
of collective memory, identity, and emotional expression. The data were collected during 
field trips conducted between 2010 and 2025. The results show that these lullabies com-
monly address themes of maternal love, migration, resilience, spirituality, and everyday 
life. By examining their performance contexts, stylistic features, and symbolic meanings, 
this research highlights how Afro-Baloch lullabies function as both intimate domestic 
practices and powerful cultural artifacts. The findings underscore the role of these songs 
in preserving linguistic diversity, strengthening community bonds, and sustaining Afro-
Baloch identity in the face of social and cultural change. 

 

Sepideh PARSAPAJOUH (CNRS/CéSor/Ifpo), Croire en l’absence et faire monde : une anthropologie de 
l’attente messianique 

Cette communication propose une exploration anthropologique des formes ordinaires et 
sensibles du messianisme chiite, à partir de l’expérience quotidienne d’une femme pieuse 
iranienne rencontrée à Samarra, puis suivie depuis Paris, dans le déploiement de sa vie et 
de ses communications en Iran. À distance des lectures strictement doctrinales ou poli-
tiques du chiisme duodécimain, elle interroge ce que signifie attendre le Mahdi dans l’épais-
seur du quotidien : à travers des gestes répétés, des paroles à voix basse, des silences ha-
bités et des pratiques numériques qui prolongent l’espace domestique. Notre analyse met 
au jour un messianisme discret, rarement spectaculaire, où la capacité d’attendre devient 
une manière de résister et de s’inscrire dans le monde. Inscrite dans des espaces à la fois 
intimes et transnationaux, cette attente dialogue avec des temporalités dissonantes : le 
temps lent, patient et cyclique de la foi, et les temps fragmentés de l’histoire, marqués par 
l’exil, la violence politique et l’incertitude. Vécue au féminin, elle mobilise des formes 
spécifiques de sensibilité et d’attention, où la présence se tisse paradoxalement dans l’ab-
sence. En suivant ces micro-pratiques de l’attente, la communication propose de repenser 
le messianisme non comme un horizon eschatologique abstrait, mais comme un régime 
d’expérience et de temporalité, où se recomposent, à bas bruit, les frontières entre reli-
gieux et politique, intime et collectif, local et transnational. 

 

Camille RHONE-QUER (Université d’Aix-Marseille/IREMAM), Kashan au 10e siècle : quelle histoire 
environnementale ? 

Si la Kashan médiévale est célèbre avant tout pour ses céramiques, peu de travaux ont 
proposé une histoire environnementale de cette ville avant l’essor qu’elle connaît sous les 
Seldjoukides. Une étude des rapports entre humains et environnement est pourtant es-
sentielle pour mieux comprendre les facteurs de son développement au 11e siècle. La ville 
bénéficie-t-elle de ressources spécifiques, sur place ou dans son hinterland ? Les popula-
tions locales y trouvent-elles le matériau nécessaire aux productions qu’elles exportent 
ensuite massivement ? À quelle échelle spatiale faut-il tenter d’appréhender les réseaux 
d’approvisionnement et d’échanges de Kashan ? Plusieurs pistes de réponse seront pro-
posées lors de cette communication. Pour cela, un double corpus de données sera mobi-
lisé. En l’absence d’histoire locale datant de cette période – à la différence de ce que l’on 
trouve à Qum –, les textes narratifs ainsi que les écrits des géographes arabes et persans 
seront soumis à une lecture croisée, et confrontés aux données des sciences des paléoen-
vironnements. À travers cet exemple, il s’agit en effet de mesurer aussi bien le potentiel 
que les limites des études en histoire environnementale appliquée aux mondes iraniens 
médiévaux. 

 



Murad SULEYMANOV (INaLCO/CeRMI), Le terme tat entre histoire, linguistique et identités 

Cette intervention examinera l’évolution du terme « tat », attesté dès les premières sources 
turciques pour désigner des populations sédentaires rencontrées par les groupes turciques 
au cours de leurs déplacements vers l’ouest. Au fil des siècles, cette appellation s’est dif-
fusée à travers l’Eurasie, en venant qualifier des communautés diverses (souvent — mais 
pas exclusivement — iranophones) et a parfois été intégrée par celles-ci comme autonyme 
reconnu par leurs voisins. Cette pluralité d’usages, liée autant à des dynamiques linguis-
tiques qu’à des réalités sociales et historiques, entraîne fréquemment des rapprochements 
supposés entre communautés dont les liens sont inexistants ou bien plus ténus qu’on ne 
le croit. L’exposé mettra également en lumière les efforts contemporains visant à appliquer 
ou redéfinir le terme au sein de certaines communautés linguistiques, ainsi que les réac-
tions que cela suscite. 

 

Eva ZAHIRI (CNRS/CeRMI), Le rôle des savantes religieuses dans le renouveau de la pensée juridique en 
Iran, à la lumière de l’œuvre de Sedigheh Vasmaghi 

L’objectif de cette présentation est d’examiner la redéfinition du droit religieux en Iran 
depuis les années 1990-2000, avec une attention particulière accordée à l’œuvre de la ju-
riste théologienne iranienne Sedigheh Vasmaghi (1961-). Dans une perspective historique 
et critique, elle entreprend une révision fondamentale de la loi et du droit islamiques pour 
actualiser et perpétuer le principe de justice, cardinal en islam. Ce pour consacrer l’égalité 
juridique dans la législation nationale et ainsi être en adéquation avec l’esprit du Coran et 
refléter le mode de vie actuel des iraniens. Sa réflexion singulière et moderne s’inscrit dans 
sa tradition tout en la renouvelant au regard des besoins de la société iranienne contem-
poraine. Cette étude permettra (1) de mettre en lumière les innovations juridiques métho-
dologiques, notamment sur le droit des femmes ; (2) d’étudier la diversification des élites 
religieuses et le renouvellement des spécialistes du droit ; et (3) d’analyser l’investissement 
croissant par les femmes du champ des études islamiques ainsi que leur engagement ins-
titutionnel qui se reconfigure, dans un contexte de transformations sociales et de réformes 
au sein de l’institution cléricale. 

 


